
 

ÁREA 3. CUADERNOS DE TEMAS GRUPALES E INSTITUCIONALES 
(ISSN 1886-6530) 

www.area3.org.es 

Extra Nº7 – Otoño 2024 

 

El viaje ininterrumpido de la identidad y de la investigación 
intercultural 	1

Luciana Bianchera 	2

Este presentación surge del proyecto “Riannodare i fili della vita”, dedicado a la acogida de 
menores extranjeros no acompañados, en la ciudad de Cremona, al norte de Italia. 

En el trabajo con migrantes desde hace años intento integrar mi formación en el concepto 
operativo de grupo con aportes etnoclínicos a través de nociones que constituyan un puente 
con prácticas antropológicas, conceptos de otras culturas en una dimensión de abordaje en 
la que la comprensión se ve facilitada por una "especie de asombro caleidoscópico", 
respetando siempre el rigor formal. 

Quisiera homenajear a la psicoanalista Arminda Aberasturi, quien dedicó profundo cuidado 
al crecimiento y desarrollo de los niños y adolescentes, atendiendo a la cuestión del 
reconocimiento. 

 Trabajo presentado en la Mesa 3C.1

 Psicóloga. Italia.2

 1
	 Área 3, Extra Nº7 - Otoño 2024	 	
	 	 	

Material presentado en la IV Asamblea Internacional de Investigación “A partir de Pichon-Rivière”, 
Montevideo, 13-15 de septiembre de 2024

http://www.area3.org.es/


Trabajar con inmigrantes implica enfrentarse a la experiencia de pérdida de reconocimiento y 
al intento de remediar este sentimiento. 

Hegel afirmó que sin reconocimiento uno se queda sin derecho a la identidad y a la vida. 
Quitar el reconocimiento significa decirle a la persona “tú no eres mi hijo, no tienes derecho 
a una historia, no eres parte de esta comunidad”. 

Con otros autores hablaríamos de la experiencia del desarraigo, destinada a cultivar una 
irreparable "doble ausencia", como afirma Sayed, o una "crisis de presencia" como habría 
dicho Ernesto de Martino. 

Hoy hablaremos de la identidad como fruto de viajes metafóricos y reales, que enfrentan 
interacciones atravesadas por la historia, movimientos geográficos, una identidad nómade 
en investigación. 

Hablamos de una identidad compuesta por paisajes y arquitectura, casas habitadas, objetos 
tocados, transmisiones familiares y comunitarias, los acontecimientos de los antepasados, 
las oportunidades y traumas que hieren y atraviesan nuestras trayectorias: el mismo Pichon 
dictó una clase sobra “Ecología, ecología humana y psicología social” en una Escuela de 
Tucumán. 

Un verso de Salinas insinúa algunos de nuestros encuentros profesionales y humanos: 

 “Te conocí en la tormenta, te conocí de repente, en ese corte brutal de 
oscuridad y luz, donde se revela el fondo que se escapa del día y de la 
noche”  
(La voz que te corresponde, P. Salinas). 

Algunos de nuestros encuentros se presentan así: un destello, son silencios y palabras de las 
que se trasluce una existencia en camino entre la salvación y la perdición. 

A partir de aquí intentaremos tejer un discurso en el que, con humildad y sentido de 
complejidad, presentaremos pensamientos y experiencias en el campo de la etnoclínica, 
desde una actitud de "epistemología convergente", como siempre nos recuerda Salvatore 
Inglese. Aparecen conocimientos y afectos conectados y dialógicos, intrigados por culturas, 
leyendas, mitologías. 

Para ver la identidad como un viaje, podríamos utilizar uno de los términos con los que se 
llamaba al mar en la antigua Grecia: Pontes. 

 2
	 Área 3, Extra Nº7 - Otoño 2024	 	
	 	 	



Pontes, el mar de salida y el destino al que estamos destinados o elegimos llegar, el mar que 
prevé paradas, desvíos, lugares de aterrizaje temporales e inesperados. 

El mar que conecta los puntos de nuestro viajar-vivir, que introduce la experiencia 
intersubjetiva e intercultural, en la que el espacio y el tiempo son los organizadores de la 
narración como práctica de la subjetividad. 

Pero Pontes también significa puente, estructura de separación y conexión, que alude al 
concepto de lenguaje. 

Y en este mar de experiencias que pasa ante nuestros ojos compartimos narrativas con los 
migrantes que a veces se ven interrumpidas por obstáculos lingüísticos, epistemológicos y 
legales. 

Estos relatos se ven luego espesados ​​ por la "confusión de lenguajes" tratada por Sandor 
Ferenczi en sus angustiosos escritos sobre la vida y las emociones, sobre los viajes y el 
sufrimiento físico. 

Alrededor del cuerpo infantil se acumulan intenciones y traumas que comprometen la 
experiencia del crecimiento. 

¿Cuál es entonces la función del adulto en todo esto? ¿Cómo pensar poniéndote en una 
actitud activa? 

Así Tobie Nathan, configura la necesaria clínica como Clínica de la Hospitalidad, a partir de su 
texto “No estamos solos en el mundo”: "es un imperativo en la producción de cuidados y 
conocimientos, no apropiarnos de ideas de universalidad, no aprovecharnos de la 
vulnerabilidad de otros para convertirlos a nuestra religión disciplinaria, cultural o de 
valores”. 

Espíritus, ancestros, fuerzas místicas, ritmos y música también tendrán acceso a la clínica de 
hospitalidad. Los Invisibles, que estructuran el tejido identitario de nuestras biografías y las 
de nuestros interlocutores, serán bienvenidos. 

Entonces Humanos y No-humanos, vivos y muertos, accederán al umbral de nuestra acogida, 
sujetos activos aunque silenciosos estarán presentes en las conversaciones, intermediarios 
entre diferentes geografías y tiempos, para sustentar la imaginación del cuidado. 

 3
	 Área 3, Extra Nº7 - Otoño 2024	 	
	 	 	



Los invisibles podrían ser tan amigables para susurrarnos una intuición al oído, una emoción 
que se había congelado, para que pudiéramos ofrecérsela al extranjero como un cómodo 
lugar de descanso. 

De ahí la evidencia de conceptos que interactúan con otras culturas y formas de pensar 
sobre la vida y la muerte. 

Tomaré un concepto de Sandor Ferenczi, que profundiza en la cuestión del trauma como 
experiencia de transición hacia la creatividad y habla de Orpha. Esta es una intuición 
extraordinariamente "transcultural". 

Para Ferenczi, Orpha es un estado psíquico que comienza a perfilarse en el tratamiento de 
una mujer, Elizabeth Severn, artista, que sufre un trauma de graves consecuencias. 

Ferenczi observa, a través de Elizabeth, los poderosos procesos disociativos que permitieron 
a la mujer crear un espacio psíquico "externo", en cierto modo disociado pero capaz de 
garantizarle el procesamiento del dolor. 

Observa en la mujer la aparición de alucinaciones muy particulares, una especie de ángel de 
la guarda, al margen de implicaciones religiosas, una luz, una voz percibida como estímulo, 
apoyo y bienestar temporal, necesarios para avanzar en el trabajo clínico. 

Con el tiempo, Ferenczi comprenderá que los pacientes que vivan la experiencia de Orpha 
podrán desarrollar un potencial de tratamiento taumatúrgico. 

¿Cómo no pensar aquí en las prácticas de preparación de los curanderos?, ¿en todos esos 
médicos nativos que se involucran totalmente en el cuidado a los demás a través de prácticas 
durísimas en las que soportan situaciones extremas?  

Orpha, como una mayor capacidad de transformación, de atravesar situaciones extremas. 

Un ángel de la guarda que utiliza las fuerzas restantes de una manera más amplia de lo que 
podríamos hacerlo en nuestra vida ordinaria, fuerzas compuestas de fragmentos de la 
personalidad, de la psique y alimentadas por aspectos de autoconservación. 

Para Ferenczi, Thanatos y Orpha abren intrigantes caminos de pensamiento a los que se 
suma Astra en un determinado punto de su investigación que podríamos llamar lo 
trascendente, o el punto en el que se experimenta la entrada a la muerte o el regreso a la 
vida. 

 4
	 Área 3, Extra Nº7 - Otoño 2024	 	
	 	 	



Ante la muerte del cuerpo, con Astra, Ferenczi explica un momento particular del ser que 
toma conciencia de algo más grande que él mismo, un todo, un ser tierra, mar y cielo, 
estrellas. Una experiencia que podría transformar el dolor en una poética de revivir y volver 
a amar, de reconocerse a uno mismo. 

Thanatos, Orpha y Astra podrían ser puntos de contacto como en otras culturas llamamos 
ritos de posesión y cuidado y desde aquí podemos tender puentes culturales y construir 
nuevas formas de experiencia y comprensión, en este mundo lleno de daños a reparar y 
esperanzas a recrear.  

Autores consultados 

- Arminda Aberasturi 
- Alberto Eiguer 
- Abdelmalek Sayad 
- Ernesto De Martino 
- Pedro Salinas 
- Salvatore Inglese 
- Gianluca Bocchi  
- Mauro Ceruti 
- Etienne de la Boitié 
- Sandor Ferenczi 
- Jaqueline Amati Mehler 
- Simona Argentieri  
- Jorge Canesti 
- Nicolas Abraham  
- Maria Torok 
- Luigi Pagliarani 
- Tobie Nathan 
- Antonio Tari García 
- Felix Guattari  
- Gilles Deleuze

 5
	 Área 3, Extra Nº7 - Otoño 2024	 	
	 	 	


	(ISSN 1886-6530)

