ASUGICIOTND AT diE] EStUdiotd el EnTasiGripales)
ESICOSOCIAIESIEUNSTTUCIONAIES)

AREA 3. CUADERNOS DE TEMAS GRUPALES E INSTITUCIONALES
(ISSN 1886-6530)

www.area3.org.es

Extra N°7 - Otofo 2024

Material presentado en la IV Asamblea Internacional de Investigacion “A partir de Pichon-Riviere”,
Montevideo, 13-15 de septiembre de 2024

Soggettivita in movimento tra culture, gruppi e comunita
Il viaggio ininterrotto della soggettivital

Luciana Bianchera2

Iniziamo questa relazione, alla fine di un complesso e ricco percorso di formazione inserito
nel progetto “Riannodare i fili della vita”, onorando un’autrice, la psicoanalista Arminda
Aberasturi, che durante la sua vita ha dedicato cura, ricerca ed intuizioni profonde alla
“passione di crescere”, ponendo particolare attenzione alle questioni del corpo, del
linguaggio come strumenti e soggetti della crescita, della prevenzione e costruzione della
salute a partire dai gesti della vita quotidiana, delle condizioni di sicurezza e giustizia sociale,
in situazioni di poverta, emarginazione o migrazione.

Il progetto “Riannodare i fili della vita” ha attivato una serie di interventi nell'ambito della
migrazione minorile e dell’accoglienza.

Per la Aberasturi, alterita, condizione di minoranza etnica, malattia fisica, gia si ponevano
come elementi in gioco nel processo di costruzione della identita, implicate nel flusso di

1 Trabajo presentado en la Mesa 3C.

2 Psic6loga. Italia.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024


http://www.area3.org.es/

riconoscimento, materia impalpabile che attraversa le esistenze come presenza o assenza,
come supporto o grave ferita, come sostanza che predispone ad un certo sguardo nel
mondo.

Lo stesso Hegel affermava che senza riconoscimento si resta senza diritto alla identita e alla
vita. Togliere il riconoscimento significa dire ad un bambino o adolescente “tu non sei mio
figlio, non hai diritto ad una storia, non sei parte di questa comunita”.

La carenza o corrosione del riconoscimento producono altresi un danno sulle domande che
un soggetto puo farsi: chi sono, di chi sono e cosa faccio in questo luogo del mondo? Da dove
vengo quale terra e compito mi hanno mandato qui?

Con altri autori parleremmo della esperienza dello s-radicamento, ad esempio Alberto
Eiguer, dell’essere senza appartenenza di supporto, destinati a coltivare una “doppia assenza”
irreparabile, come sostiene Abdelmalek Sayad o di “crisi della presenza” come avrebbe detto
Ernesto de Martino, nei suoi studi sulla emigrazione italiana.

Immetto molto rapidamente, forse troppo, questi concetti per evocare almeno in parte
I'atmosfera e i temi trattati nella parte formativa del progetto “Riannodare i fili della vita” e

me ne allontano parzialmente nel tentativo di convocare anche nuovi pensieri.

Oggi parleremo di identita come frutto di un viaggio, o una serie di viaggi, metaforici e reali,
in cui affrontiamo interazioni consce, potenti aspetti inconsci, interazioni attraversate dalla
storia, dalla memoria, dai racconti delle nostre famiglie, dagli spostamenti geografici, dai
paesaggi e le architetture, dalle case abitate, gli oggetti toccati, dalle trasmissioni familiari e
comunitarie, avvenimenti che riguardano gli avi, dalle opportunita ed i traumi che feriscono

ma integrano le nostre traiettorie.

Ci porremo in una prospettiva dalla quale i temi che affronteremo abbiano un valore ed un
senso per i bambini, ragazzi e le famiglie di cui ci si occupa ma li possiamo pensare anche per
noi, per le nostre équipe ed istituzioni, per i legami che si dipanano dalle migrazioni
all'accoglienza, negli incontri con le culture e le persone che “fanno concretamente le ore
della nostra vita”.

C’e una strofa di una silloge di Pedro Salinas che mi pare accenni con potenza a certi nostri
incontri professionali e umani:

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



“ti ho conosciuto nella tempesta, ti ho conosciuto improvviso, in quello
squarcio brutale di tenebra e luce, dove si rivela il fondo che sfugge al
giorno e alla notte”

(La voce a te dovuta, P. Salinas).

Certi nostri incontri appaiono cosi, come un lampo: sono silenzi e parole da cui traspare
un’esistenza in viaggio tra salvezza e rischio di perdizione.

Da qui proveremo a tessere un discorso in cui, con umilta e senso della complessita,
presenteremo pensieri ed esperienze nel campo della etno-clinica, da una attitudine alla
“epistemologia convergente” come sempre ci ricorda Salvatore Inglese, in cui appaiono
saperi e affetti connessi e dialogici, per quanto possibile consapevoli dei nostri etno-
centrismi ma incuriositi da culture, leggende, mitologie e cosmologie, come gia ci
suggerivano, negli anni 90 Gianluca Bocchi e Mauro Ceruti nel testo Origini di storie.

Il racconto che ne potrebbe derivare avrebbe la forza di appassionarci all’idea del crescere e
abitare un mondo intessuto di meraviglia, possibile solo se sapessimo curare, configurare e
mantenere punti di stabilita, ancoraggi di sicurezza articolati con trasformazioni linguistiche e

relazionali.

Questo potrebbe sostenere generativita e vitalita anche nel mondo sfidante, incline alla
guerra e alla “servitu volontaria”, citando Etienne de la Boitié, al protrarsi della schiavitu e
allo sfruttamento.

Per continuare a vedere l'identita come un viaggio, potremmo servirci di uno dei moltissimi

termini con cui nella Grecia antica si denominava il mare: Pontes.

Pontes, il mare di partenza e la meta a cui siamo destinati o scegliamo di raggiungere, il mare
che prevede le soste, le deviazioni, gli approdi temporanei ed imprevisti.

I mare che collega i punti del nostro viaggiare-vivere, che introduce alla esperienza
intersoggettiva e interculturale, in cui spazio e tempo sono gli organizzatori della narrazione
come pratica di soggettivita.

Ma Pontes significa anche ponte, struttura di separazione e collegamento, allude dunque al
concetto di lingua e in questo mare di esperienza che passa davanti ai nostri occhi e nelle
nostre menti, condividiamo narrazioni che talvolta si interrompono per ostacoli linguistici,
epistemologici, giuridici, per mancanza di tutti i supporti della mediazione cosi preziosi.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Queste narrazioni sono altresi dense della “confusione delle lingue” di cui Sandor Ferenczi ci
ha parlato nei suoi scritti trepidanti di vita ed emozione, di viaggi e sofferenza.

Per lui la confusione delle lingue & la duplice referenza di senso presente nel linguaggio:
erotizzato e alludente alla sessualita, quello dell'adulto che, quando impropriamente
utilizzato con bambini, porta con sé un carico di implicazioni seduttive rischiose e talvolta
conclamanti nell’abuso.

Purtroppo gli incontri a cui stiamo alludendo, spesso hanno anche caratteristiche di questo
tipo.

Confusione delle lingue quindi, non tanto come potremmo approfondire nel magnifico testo
“La babele dell’inconscio”, di Amati Mehler, Argentieri e Canesti ma come possibilita reale
che intorno al corpo dell'infanzia, si addensino pericoli, intenzioni, traumi che
comprometterebbero 'esperienza della crescita, il discorso del soggetto e dei suoi legami,
provocando quelle interruzioni che noi conosciamo come effetti del trauma stesso.

Come leggere allora la confusione delle lingue in una scena dominata da molteplici culture,
distinti ed intrecciati valori, rappresentazioni dell'amore e dell’'educare in cui ripetizioni
involontarie di traumi, trasmissioni transgenerazionali di lutto ed umiliazione possono, nel
tempo, essersi incapsulate in una “cripta”, per riprendere il concetto di Abraham e Torok, nel
loro testo “La scorza e il nocciolo”.

Si delinea un compito per Servizi ed Istituzioni veramente importante, un lavoro per
trasformare conflittualita bloccate ed incistate, di nuovo esplose in guerre, per rimettere a
tema la funzione degli adulti e delle istituzioni in un’epoca in cui, ancora una volta, i padri
mandano a morte i loro figli, attraverso guerre e stermini, come gia aveva affermato Luigi
Pagliarani nel suo testo “L'angoscia della bellezza”.

Qui ci viene in soccorso, & proprio il caso di dirlo, Tobie Nathan, che configura la clinica
necessaria come Clinica dell’Ospitalita, a partire dal suo testo “Non siamo soli al mondo”:

“E’ un imperativo nella produzione di cura e conoscenza, quello di non
appropriarsi di idee di universalita, di non approfittare della vulnerabilita
dell’altro per convertirlo alla nostra religione disciplinare, culturale o
valoriale.”

Questo rappresenterebbe a breve il nostro stesso vulnus.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Nella clinica dell’'ospitalita, o come declina un collega spagnolo Antonio Tari Garcia, nella
“Clinica dell’intimita”, avranno accesso anche spiriti, antenati, forze mistiche, ritmi e musica.
Troveranno accoglienza “gli invisibili”, che strutturano il tessuto identitario delle nostre
biografie e di quelle dei nostri interlocutori.

Allora umani e non umani, vivi e morti, accederanno alla soglia della nostra accettazione e
comprensione, soggetti attivi o silenti nei colloqui, tramiti tra geografie e tempi lontani ma
presenti, riannodati nella speranza di sostenere il senso del viaggio, delle lontananze, delle
pause.

Gli Invisibili potrebbero esserci cosi amici che, dopo aver trasformato “il perturbante”,
potrebbero soffiarci all’orecchio una intuizione, un insight, una emozione che si era in noi
congelata, cosi da poterla offrire allo straniero come spazio confortevole di sosta.

Da li un viaggio interrotto e spezzato dal dolore potrebbe ripartire, da i potremmo scorgere
piu facilmente la presenza di mandati che provengono da cosi lontano.

Nella clinica dell’'ospitalita e della intimita si tratta di ridare soggettivita all’altro nel processo
di accoglienza, pedagogico, medico, direbbe di nuovo T. Nathan. La risultante di questo
processo incuriosito avvalora chi lo pratica, restituisce umanizzazione e identita e come ci
suggerivano gia Guattari e Deleuze, mantiene in vita percorsi istituenti nelle organizzazioni,
nei servizi, nei nostri legami e scambi di pensiero, cosi compromessi dal lavoro che abbiamo
scelto di fare.

Nel pensare alla ricerca in ambito etno-clinico, mi ritrovo ostinatamente a cercare concetti
del mio schema di riferimento, la psicoanalisi gruppale, che contengano in nuce suggestioni
in dialogo con punti cardine di altre culture.

Alcuni materiali stanno apparendo in particolare riprendo un concetto da Sandor Ferenczi,
che approfondendo la questione del trauma come esperienza di passaggio verso la creativita,
parla di Orpha: si tratta di una intuizione che io trovo straordinariamente “transculturale”.

Per Ferenczi, Orpha € uno stato psichico che lui comincia a tratteggiare nel trattamento di
una donna, Elizabeth Severn, straordinaria artista, sofferente a causa di traumi che si
svilupperanno in lei con connotazioni drammatiche.

Ferenczi osserva, attraverso Elizabeth, i potenti processi dissociativi che hanno permesso alla
donna la creazione di uno spazio psichico “esterno”, per certi versi dissociato ma in grado di
garantirle la sopportazione e la elaborazione del dolore.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Li, Ferenczi comincera ad osservare nella donna la comparsa di allucinazioni del tutto
particolari, una specie di “angelo custode”, una luce, talvolta una voce avvertita come una
sorta di incoraggiamento e sostegno, protezione e benessere temporanei, necessari per
avanzare nella esplorazione dell’esperienza clinica.

Nel tempo Ferenczi osservera che i pazienti che vivranno |'esperienza di Orpha potranno
sviluppare potenziali di cura di tipo taumaturgico.

Come non pensare qui, allora, alle pratiche di preparazione di curanderos di differenti luoghi
del mondo, di tutti quei native doctors che implicano la propria esistenza alla cura dell’altro
attraverso durissime pratiche in cui sopportano situazioni limite, stati alterati di coscienza,
I'accesso a dimensioni cosmologiche ampliate, in cui il mondo vegetale e quello animale
costituiscono altrettanti soggetti e strumenti della cura.

Orpha dunque come ulteriore capacita di trasformazione, di attraversamento di situazioni
estreme, simile per caratteriste intrinseche ad opere di possessione.

Un angelo custode che utilizza le forze rimaste, fisiche e psichiche, in modo piu ampio di
come noi sapremmo fare nella nostra vita ordinaria, forze fatte di frammenti della
personalita, dello psichismo e nutrite da aspetti di autoconservazione.

Il cinema e la letteratura si spingono in pil occasioni nel tentativo di catturare Orpha.

Penso a Rafael Iglesias, che in seguito ad un gravissimo incidente automobilistico da cui
uscira indenne, trova il suo modo di raccontare la propria esperienza di superstite. Grazie ad
una sua ricerca sui vissuti psichici dei sopravvissuti a disastri aerei, rileva una dimensione di
coraggio e di altruismo che sembrano attivarsi in situazioni limite, scrivera in seguito,

“Fearless”, un romanzo per noi estremamente interessante che diventera un film.

Il personaggio Max, nel film interpretato da Jeff Bridges, nel momento culminante del
disastro aereo vedra una luce potente baluginare fuori dall’oblo e da quel momento avra
cura dei viaggiatori terrorizzati, in uno stato psichico completamente pacificato e potenziato.

Da li nessuna paura ma un potente sentimento di essere vivo e morto contemporaneamente.

Potremmo raccontare qualcosa di speciale anche a proposito della vita di Cat Stevens che,
nel 1977 ha rischiato di morire annegato a Malibu. Egli descrive l'esperienza in questi
termini:

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



“..fu un momento grandioso: ebbi la certezza che qualcuno mi stava
salvando. Da quel momento sentii che dovevo studiare le religioni e la
psicologia”

Probabilmente egli stesso potrebbe aver attraversato I'Orpha.

Negli studi di Ferenczi, dunque Thanatos ed Orpha ci aprono delle piste intriganti per il
pensiero a cui si aggiunge, ad un certo punto della sua ricerca “Astra”, che potremmo anche
definire “il trascendente”, ovvero il punto in cui & possibile I'ingresso nella morte o il ritorno
alla vita da parte di chi stia rasentando la fine.

Al cospetto della morte del corpo, con Astra, Ferenczi spiega un momento particolare
dell’essere che diventa consapevole di qualcosa di piu grande di sé, un tutto, un essere terra
mare e cielo, stelle. Una esperienza che potrebbe trasformare la drammatica della vita in
dinamica, come direbbe José Bleger, una poetica del ri-vivere e del ri-amare, ritessendo
piccole quote di fiducia e speranza.

Thanatos, Orpha e Astra potrebbero essere punti di contatto con cio che per altre culture noi
chiamiamo riti di possessione, pratiche di guarigione, ri-unione di corpo e spirito e da qui

possiamo gettare pontes culturali e costruire nuove forme di esperienza e comprensione.

Autori consultati

- Arminda Aberasturi
- Alberto Eiguer

- Abdelmalek Sayad
- Ernesto De Martino
- Pedro Salinas

- Salvatore Inglese

- Gianluca Bocchi

- Mauro Ceruti

- Etienne de la Boitié
- Sandor Ferenczi

- Jaqueline Amati Mehler
- Simona Argentieri

- Jorge Canesti

- Nicolas Abraham

- Maria Torok

- Luigi Pagliarani

- Tobie Nathan

- Antonio Tari Garcia
- Felix Guattari

- Gilles Deleuze

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



	(ISSN 1886-6530)

