ASOGIACION pardicl .:.]!qe“a,.ﬂg' ) ENTaSIGIUPalesS) )
ESICOSOCIAIESIEUNSTTUCIONAIES)

AREA 3. CUADERNOS DE TEMAS GRUPALES E INSTITUCIONALES
(ISSN 1886-6530)

www.area3.org.es

Extra N°7 - Otofo 2024

Material presentado en la IV Asamblea Internacional de Investigacion “A partir de Pichon-Riviere”,
Montevideo, 13-15 de septiembre de 2024

El Emergente y el vinculo pichoniano en la
Psicoterapia a través del artel

Cristina D. Canzio?

“Solamente el arte tiene el poder de hacer surgir
el sufrimiento desde la profundidad de sus abismos”
Aharon Appelfeld

El tema que presento en este articulo pone su atencion en la relacidn que existe entre la
Psicoterapia Psicoanalitica y la expresidon artistica. Este tema nos coloca frente a una
pregunta que trataremos de darnos una respuesta. Podriamos comenzar pensando, por
ejemplo, si la psicoterapia tiene algo en comun con la expresion artistica? Y si asi fuera cual
seria esa particularidad que comparten? Podriamos también preguntarnos, si la psicoterapia
es un arte? Y en este caso que tipo de arte seria? Y cuales serian las particularidades que
estas dos modalidades expresivas tienen en comun? Mi pregunta es? existe algo de creativo
en ese espacio-tiempo que recorren paciente y terapeuta? Qué cosa construyen juntos?

1 Trabajo presentado en la Mesa 4C.

2 Psic6loga y psicoterapeuta. Italia.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024


http://www.area3.org.es/

Comienzo exponiendo algunas ideas sobre la emergencia de la creatividad y sobre su funcion
e importancia en la experiencia de vida del humano.

La creatividad es algo que nace y aparece en el sujeto cuando este se encuentra en medio de
n u

una situacion donde tiene “algo que hacer”, “algo para hacer”, pues este “hacer” es lo que
da a su “sentir” la sensacion de “estar vivo”.

El impulso a hacer, muchas veces puede estar adormecido, pero cuando interviene “el
hacer”, aparece la creatividad. En efecto, es necesario que exista una fuerte motivacién “a
moverse”, “a la accidn” en sentido constructivo, es decir que haya una predominancia a la
produccién de algo, que no sea un movimiento de tipo reactivo que de hecho se traduciria

en un comportamiento “vacio de sentido”.

El estudio de la creatividad ha sido y sigue siendo muy importante para el psicoanalisis
porgue nos lleva a todo aquello que se juega entre paciente y terapeuta, naturalmente
estamos hablando del transfert y del controtransfert elementos fundamentales sobre los que
se basa el tratamiento de orientacidn psicoanalitica.

En su articulo La creatividad y sus origenes del 1971, Donald Winnicott comienza
comunicandonos que “Espera que el lector acepte de buen orden una referencia general
respecto a la creatividad no permitiendo que la palabra se pierda o se confunda con la
creacidon declarada y realizada, digamos que mantenga un limite en su significado,
llevdandonos hacia una suerte de coloracién interior del comportamiento en relacién a la
realidad externa.

De este modo podemos pensar la creatividad como una cosa que ocupa un lugar central de
pertenencia en la experiencia infantil, pero que puede perdurar toda la vida conservdndose y

n u

prolongandose en la llamada “capacidad de crear el mundo,” “nuestro mundo”.

Las leyes del universo ofrecen a todos la posibilidad de vivir creativamente, esto significa
conservar algo de personal que sea inequivocablemente propio.

Cuando se vive creativamente se descubre que todo aquello que hacemos refuerza el
sentimiento de autoestima y de ser uno mismo. Obviamente estamos hablando de tener una
vida creativa, de sentirse vivo, no de la creacidn artistica donde naturalmente se espera que
la persona ponga en juego algun talento particular.

Para vivir creativamente non hay necesidad de ningun talento especial o particular, es mas
bien una necesidad universal que pertenece a la experiencia universal de los seres vivos.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



El juego como sabemos, representa el nacimiento del pensamiento creativo dando al nifo la
posibilidad de ver las cosas del mundo externo vestidas de un sentido nuevo, tanto asi que un
palo de madera puede convertirse en un caballo sobre el cual el infante galopa feliz, como asi
también los garabatos que se transforman en un modo de jugar comunicando pensamientos,
sentimientos y descripciones de escenas y objetos que el nifio observa en su entorno.

Este complejo proceso comienza a manifestarse desde el inicio de la vida y va expresandose
a través del vinculo que el nifio desarrolla con su madre y con otros adultos afectivamente
representativos para él. Mas tarde en el tiempo, se materializara en la capacidad de
transformar los objetos en simbolos, que, modificando la materia en una realidad espiritual
acompanaran al sujeto durante toda su vida ayudandolo en su trayectoria de crecimiento.
Esto le servira para relacionarse con objetos y personas sosteniéndolo en el esfuerzo para
llegar a satisfacer sus propias necesidades y sus propios deseos.

Sabemos que una caracteristica especifica del ser humano es la de dar sentido a todo lo que
hace y también a los objetos que produce, a través de la creacién de los llamados “objetos
transicionales”. Como sabemos la mente humana realiza objetos simbdlicos permitiendo el
nacimiento y el desarrollo de la vida imaginativa, del arte, de la ciencia y de la religidn.

Si bien el arte no tiene una finalidad terapéutica conlleva en si misma la posibilidad de
hacernos observar y reflexionar sobre algunas contenidos y mecanismos psiquicos
inconscientes que nos habitan.

De este modo nuestros fantasmas y nuestro imaginario si se proyectan sobre un texto, una
tela, una madera, una piedra, muestran la esencialidad, el sentido y la representacion de
quien escribe, pinta o modela.

Imaginemos compararlo con el trayecto terapéutico que se va tejiendo entre un terapeuta y
su paciente a través del minucioso trabajo conjunto que realizan. Se nos aparece de un cierto
modo, la posibilidad que salga a la luz un escenario donde pueda representarse la
experiencia entre un” si mismo “y” el mundo externo “credandose un drea que podriamos
llamar “intermedia”.

Indudablemente dicha drea dependera de la dote creativa del terapeuta y de la flexibilidad
que tenga con sus pacientes en su cotidiano quehacer clinico. Y es alli donde podra utilizar su
propia capacidad constructiva, para transformar su “hacer” en una dimension creativa, que
suponemos deba tener una buena practica psicoterapéutica de crecimiento y cambio.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Mas alla del dispositivo transicional

Hemos visto como la creacidon de un dispositivo transicional tenga como finalidad la de
sostener al sujeto promoviendo la posibilidad que nuevas ideas vengan a la luz en un
ambiente suficientemente bueno y seguro permitiendo “inventar” y al mismo tiempo
generar nuevas condiciones que promuevan la posibilidad de “depositar” en el campo
terapéutico un decir, un hacer y un jugar a través de un dialogo y de un intercambio abierto
de palabras y gestos.

En la psicoterapia, en general, tratamos de jugar “aquello que no ha sido nunca jugado”.
Winnicott en efecto, tomo muy seriamente el acto de jugar, descubriéndolo como una
expresion destructiva y creativa al mismo tiempo.

Eduardo Smalinsky nos invita a “pensar jugando” es decir, a tratar de pasar de una escucha
pasiva a una escucha activa con el objetivo de construir una ficcidn que permita la
elaboracion de una parte de la propia vivencia de los diferentes momentos vividos en el
pasado y de aquellos que transcurren en el presente.

Este encuentro Unico y particular que se da entre paciente y terapeuta, -ocurre fuera del
tiempo pero dentro de un “vinculo”- y es ese el que deberia libremente promover la
capacidad de dejarse “usar” por parte del paciente, dando la posibilidad de crear las
condiciones para poder descongelar ese desarrollo que quedo cristalizado dentro de la
vivencia del paciente.

De esta manera, creando este “juego a la escucha” de un material que es propio del otro,
con sus personales y especificos ritmos, creencias y limites, se da la posibilidad de
restablecer un movimiento de todas aquellas transiciones y relaciones que quedaron
estancadas y prisioneras en realidades indecibles. Y es entonces en ese “aqui y ahora “que el
terapeuta no puede dejar de escuchar en ese sentimiento oculto de malestar, que le
provocan ciertos materiales que se presentan“ des-anudados” y que el paciente relata
durante la sesion.

Smalinsky nos propone de pensar no necesariamente a la gran psicoanalisis clasica que tiene
un comienzo y un final, sino mas bien nos sugiere pensar y reflexionar a una serie de diversas
microanalisis desarrolladas en el tiempo que tiene mas que ver con el analisis terminable e
interminable que nos propone Freud.

De este modo podemos pensar a la psicoterapia psicoanalitica como a un espacio que ofrece
posibilidades, es decir, de “estar” -sin proponerse ni un comienzo ni un final, sin preocuparse

4
Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



por ser algo, digamos plantearnos un espacio y un tiempo en el cual el terapeuta pueda
permitir al paciente realizar una experiencia en una zona intermedia en la cual se pueda
restituir la posibilidad de jugar, de decir y de expresarse como mas le gusta y que de algun
modo no ha podido realizar en su infancia.

El sufrimiento psiquico puede instalarse cada vez que se asoma la posibilidad de un fracaso
en la creacién de un “si mismo” dando origen a la imposibilidad di organizar el conflicto
estético, que lo encamina hacia el proceso de subjetividad.

El trabajo terapéutico consiste entonces, en generar las condiciones para la elaboracién de
aquellos aspectos, tantas veces invisibles y mudos, que se experimentan cuando se sostiene
el transfert.

En el psicoanalisis “clasico” se privilegia la escucha a fin de promover el proceso de libre
asociacién y de hacer consciente lo inconsciente, sin embargo, cualquier terapeuta que
trabaje con pacientes mas o menos graves y también con nifios, se habrd percatado que la
escucha en sentido literal no es del todo adecuada para llevar adelante una psicoterapia.

Cuando Freud concibié el proceso analitico como una modalidad de simbolizacion y comparé
ese proceso con el juego infantil como otro modo de simbolizacién, no advirtié la
importancia de la diferencia entre los dos procesos considerando la libre asociacién como un
equivalente del juego.

Mas tarde fue Melania Klein que concibié e introdujo el juego en el tratamiento
psicoterapéutico infantil, dando comienzo al desarrollo de su pensamiento donde el arte
viene considerada como una accién reparativa, mientras que Freud sostenia que el objeto
cultural era el resultado de una expresidn evocativa que representaba temas y conflictos
interiores, remarcando la continuidad entre el arte y otras modalidades del funcionamiento
mental como por ejemplo los suefos y el chiste o las ocurrencias, lapsus, etc.

Freud escribe en El poeta y la Fantasia (1908) “Se puede afirmar que cada nifio que estd
ocupado en su juego se comporta como un poeta, ya que va construyendo su propio mundo
o mejor dicho, hace a su propio gusto y placer, un nuevo alineamiento de las cosas de su
mundo”

Queda asi trazada, punteada, la imagen de un nifio artista, que reacomoda los objetos en
extrafias configuraciones segun su gusto y placer, iluminando el futuro camino a Winnicott.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Como vemos no se trata de hacer consciente lo inconsciente como decia Freud, sino mas bien
de hacer un atravesamiento realizando minimas transiciones necesarias para mantener la
existencia de un area intermedia que permita articular el mundo interno con el mundo externo
con el objetivo de no quedar sometido a una ciega adaptacion al ambiente que lo rodea.

La clinica de pacientes muy disturbados y también de nifios nos muestra que el poder hablar
y el poder jugar se van desarrollando durante el trayecto terapéutico, gracias a la
introduccién de elementos que puedan ayudar al paciente a expresarse en manera diversa,
facilitando la simbolizacién junto a una comunicacién mas profunda e proficua.

Fernando Ulloa sostenia que “se necesita hacer un pacto mortifero”, es decir, para que un
sufrimiento sea accesible y poder ser simbolizado, se necesita que tanto el paciente como el
terapeuta encuentren una modalidad para salir de la pasividad y de la sumisién que ambos
experimentan frente a ciertos contenidos que son expresos en la relacién entre ellos.

A esta finalidad parece util la creacién de un espacio transicional que da la posibilidad de
hacer uso de una posicién activa, como camino para llegar a la simbolizacion.

El caso clinico que presento, nos mostrara la “funcién puente” a través de la cual podemos
acceder a ciertos caminos mentales generalmente inconscientes que son capaces de
conducirnos a una transformacién interior, mediante la cual, sentimientos, emociones y
fragmentos sueltos de naturaleza dolorosa, puedan adquirir sentido y significado, gracias a la
experiencia de su representatividad.

La introduccién de una hoja blanca puede ser un soporte silencioso sobre el cual se pueden
apoyar colores, y es también un punto de partida y un desafio, en un juego de azar que se
sostiene discretamente y con reserva, los diversos matices cromaticos, esperando que el
silencio tome forma y cuerpo para poder sostener las palabras y que estas finalmente
puedan decir lo suyo.

Caso Clinico

La paciente a quien daré el nombre de Ana, es una joven de 34 anos, que esta siguiendo una
psicoterapia con frecuencia semanal. El motivo que la ha conducido a comenzar un camino
de conocimiento de si misma y también el deseo de entender que cosa la impulse a explotar
con discusiones y peleas cuando hay algo que no entiende la invade una sensacién de ser
rechazada y abandonada.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Después de un afio de terapia, la joven me trae a la sesion un dibujo diciéndome que lo ha
hecho porque sentia la necesidad de representar una parte suya interior que siente oscura y
prisionera, y esto la hace sufrir mucho porque no puede expresarla en la relacién con los
demas.

Me explica que ha decidido hacer este dibujo utilizando el color negro bordeaux para
representar esa parte interior suya que por anos ha tratado de hacer callar, pero que de
cualquier modo ha salido siempre afuera diciendo su parte.

Continua su narracidon diciéndome que mientras dibujaba y pintaba tenia necesidad de
explicar a si misma esas sombras y todo aquello que en ese periodo le sucedia tratando de
no auto juzgarse, sino mas bien dejandose guiar por las imagenes que fluian en su mente,
permitiéndoles hablar por si mismas.

“Y es asi, continla diciendo, que en ese cuarto oscuro, se abre esta pequefia ventana en alto,
porqgue sin oscuridad, no existiria la luz”.

“Y asi entendi... agrega... que la luz ha estado siempre ahi, adentro mio, entre las luces
apagadas del cuarto que albergan mi alma. Para mi cada cuarto representan una cosa que
me ha marcado en el pasado y que en cualquier modo me condiciona en las elecciones
cotidianas. Pero cuando pienso que en cada cuarto hay una ventana por la cual entra la luz,
me acuerdo que puedo afrontar mis miedos y mirarlos a la cara.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Esto me da una sensacion de realidad en grado de hacerme creer que soy siempre yo la que
puede elegir.

La cadena la he agregado después, es un detalle mdas bien descriptivo, porque temia que
quien mirase el dibujo no pudiera entender lo que yo queria expresar, y entonces pensé en
acentuar el concepto de aquello que queria representar dibujando una cadena rota, abierta.

Tiempo después llego a la sesidon con un segundo dibujo, diciendo:

Cuando empecé este dibujo no tenia bien claro lo que queria representar, pero sabia que
queria luz. De este modo dibujé un cielo con maravillosos matices que me recuerdan la luz y
con bellos paseos entre las colinas toscanas y la naturaleza durante el verano. Los dos
ultimos veranos fueron para mi muy emocionantes y ricas de gratitud, donde recorri la via
Francigena y senti que me corria la vida por las venas, que el sol me calentaba el rostro y el
corazén. No me olvidare nunca esas sensaciones. Pero mas fuerte fueron las del verano
sucesivo en el Val d’ Orcia con mi novio.

Es asi que mi dibujo se transformd en una subida encuadrada por la belleza de la naturaleza,
desde la cual es posible tocar el cielo con un dedo e imaginar panoramas que quitan el

respiro.

Estos dos dibujos han ayudado mi intuicidon en referencia a su capacidad y disposicion a
conocer, en sentido bioniano, o sea donde ella puede transmitir un sentimiento, una vivencia
gue es importante mas alla de las palabras.

Area 3, Extra N27 - Otofio 2024



La paciente nos hace entrar en una parte suya que es desconocida para nosotros en la cual
podemos visualizar su proceso interior y como lo recorre para llegar a simbolizar su proprio
estado emocional.

Podemos apreciar a través de su narracién, la capacidad de formular pensamientos y de
representarlos como una sefal de continencia. Esta nueva adquisicién de la continencia
emocional a veces oscilante, es sostenida por la capacidad de “reverie” del terapeuta,
llevando la paciente a agrandar su propia capacidad de tolerar la frustracidn, reviviéndola a
través de su modalidad de representarla en lugar de evacuarla o evadirla, como contenido
nocivo, perjudicial o doloroso como lo hacia en precedencia, con reacciones agresivas y
respuestas provocadoras, ataques de rabia con sensacion de abandono por parte del otro
(motivo por el cual ha llegado en terapia)

La transformacién que la paciente hace, se puede observar en este segundo disefio, donde
vemos un arco verde luminoso con un camino en subida hacia un espacio abierto como el
cielo claro, capaz de transmitir al observador un deseo de alegria, claridad y busqueda de
serenidad.

La paciente trae este dibujo a la sesidn con grande temor, y a la vez muy ansiosa de saber lo
que pienso. Yo lo recibo con mucha curiosidad y satisfaccién y las dos ponemos nuestra
mirada sobre la imagen dibujada, y sentimos que algo ha cambiado, el cielo se abre delante
de nuestros ojos observadores, algo ha pasado, algo se ha modificado, la prueba estd alli
delante de nuestra mirada.

Esta imagen interior bien representada da origen a un producto suyo creativo. Podemos
parafrasear a Bion diciendo “el aparato para pensar pensamientos” esta en construccion!

Un camino ya ha sido trazado para la elaboracién de la angustia de separacidn, eligiendo la
propia libertad de expresién.

Hablamos en Psicoterapia Psicoanalitica de la posibilidad de construccién de un contenedor
suficientemente bueno, a través de un buen sentimiento en el vinculo terapéutico que
transmite la presencia, la empatia y la disponibilidad a la escucha durante la relacidon
terapéutica. El paciente y solo el paciente, sabe qué cosa se prueba y se siente cuando se es
“si mismo” nos recuerda Bion.

Este ultimo dibujo me lo ha enviado tramite whatsapp, durante la pandemia, en virtud de
hacer las sesiones en manera virtual.

Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



Aqui me narra que ha querido representar las 4 estaciones, y la repeticién circular
permanente, en donde una estacion termina y la otra comienza, un circulo, proprio como la
vida... dice.

El tronco del arbol soy yo, dice, con una raiz fija a tierra y mientras van cambiando las
estaciones de la vida, las hojas sobre las ramas, son perfumadas y son la vida y las otras que
caen estan muertas.

El agua tiene dos significados, continua, el agua es la vida, porque nosotros estamos hechos
de agua, y también de muerte, muerte metaférica, dice, porque podemos reflejarnos en ella
perdiendo de vista todo lo que nos sucede alrededor, como si el tiempo se detuviera en el
momento en que nos reflejamos. Esta muerte yo la asocio al narcisismo, continua,
refiriéndose al cuadro de Caravaggio, donde el joven se regocija en su propia imagen y no se
interesa en nada mas.

Las montafias con el bosque indican una profundidad desconocida llenas de frio, oscuras,
mientras al lado de ellas hay colinas que me transmiten paz y libertad, dice.

Al final, las 4 estaciones no son delimitadas por una linea de confin, porque no creo que el
pasaje de una estacién a otra en la vida sea algo asi neto, es algo mdas gradual como
esfumado.

10
Area 3, Extra N7 - Otoiio 2024



Vemos aqui como los fantasmas y el imaginario de Ana se proyectan sobre el dibujo en razén
de algunas resonancias con aquello que ha sido representado y que narra con grande
desenvoltura.

Sabemos que la grande maquina que transforma la experiencia del mundo interno en
pensamiento es el luto. La pérdida pone en movimiento diversos procesos que crean
pensamiento y es la creatividad de Ana a trazar el camino de la busqueda del objeto perdido,
gue como podemos observar aparece en sus disefos como algo nuevo que no serd nunca
como el objeto original, sino mas bien una condensacidn de tantos materiales entrecruzados
y mezclados entre si, desparramados.

Esto nos muestra la capacidad y la organizacién interna con la cual un ser humano habil
puede conseguir, alcanzar y obtener con sus propios recursos (libido) para poder modificar
un destino sefiado por situaciones traumaticas infantiles, tratando de salirse de ellas.

La paciente nos hace ver como realiza la busqueda de una posibilidad de comprension de si
misma, de una construccién y renovamiento confirmando de este modo el camino obligado
qgue el Yo debe recorrer para llegar a la forma sublimada y a la abstraccién. Este es el
recorrido del crecimiento que consiste en la elaboracion de la pérdida.

Estas identificaciones que estan fundamentalmente en la base de la estructura psiquica, nos
confirman el hecho mismo che estamos construidos por los demads, pero que dependera de
la manera y de la modalidad con la cual estos otros se organizan y reorganizan dentro de
cada uno, a través de la elaboracion del objeto perdido, durante el proceso terapéutico y
también de cémo se podra llegar a ser alguien en particular construyendo su propia
unicidad.

Como nos recuerda Gabbard, es necesario encontrar un espacio donde terapeuta y paciente
puedan comunicar en modo eficaz. Encontrar este espacio puede ser un desafio importante
en el tratamiento.

Este ultimo dibujo me lo ha enviado siempre por whatssapp con un pdarrafo que decia.
lU»H HE4 o"
Pienso que las manos son una prolongacion de la mente

Quisiera terminar esta pequefa contribucién recordando a Marcel Proust, cuando con sus
ideas y pensamientos nos encamina a reflexionar sobre la verdadera y propia creacion del “si
mismo”, haciéndonos notar que “ en algunas afecciones del sistema nervioso, el enfermo, sin
gue ninguno de sus érganos sea particularmente afectado, se queda bloqueado en una

1
Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



suerte de imposibilidad de poder hacer, como si estuviera en el fondo de un pozo del cual no
puede salir solo y en donde terminaria por deteriorarse, si alguien no le tendiera una mano
potente y protectora.

Y es asi, continua Proust, que existen algunos espiritus que son comparables a aquellos
enfermos en los cuales una suerte de pereza o de frivolidad les impide el descender
espontaneamente en las propias profundidades donde comienza la verdadera vida del
espiritu. Y es solamente después de ser alli conducidos, son capaces de descubrir y de
aprovechar de las propias verdaderas riguezas que sin la intervencién de un extrafio viven en
la superficie y en un perpetuo olvido de si mismos en una suerte de pasividad que los
convierte en facil preda de todos los placeres, acabando por cancelar cualquier recuerdo de
la propia nobleza espiritual, hasta que un impulso externo no los empuja en algin modo, a
veces forzandolos, a la vida del espiritu, donde repentinamente encuentran la potencia de
pensar y de crear solos, regresando a la vida.”

12
Area 3, Extra N27 - Otofio 2024



Bibliografia

Appelfeld, Aharon and Valérie Zenatti. Histoire d une vie. Editions de 1'Olivier,2004.

Benedetti G. “La creativita del paziente psicotico". In: Paziente e terapeuta nell’esperienza psicotica.
Boringhieri, Torino, 1991

Bion, W.R. (1962) Apprendere dall’esperienza. Armando editore.

Gabbard, G.O. (2005) Introduzione alla psicoterapia psicoanalitica. Ed. Cortina. Milano.

Guiter M., Psicoterapia y Psicoanalisis, Sublimacion, Edit.Corregidor, Buenos Aires, 1998.

Freud S. (1907) II poeta e la fantasia. In OSF (1989) vol.5 Bollati Boringhieri, Torino.

Klein, M. (1947) Contribucion a la psicogénesis de los estados maniaco-depresivos. Revista de Psicoanalisis, 4 (3)
508-539

Mazzacurati S., Oltre la Psiche. Riflessioni sull’arte nella cura, 2016

Pichon-Riviere. Teoria del Vincolo. Armando Editore 2021

Proust M., Alla Ricerca del Tempo perduto, vol.VIL. Il tempo ritrovato, Ed. Einaudi, Torino,1971.

Resnik S., L’avventura estetica, Franco Angeli, Milano, 2002.

Smalinsky E., Devenir Jugando, Edit. Brueghel, Buenos Aires, 2021

Ulloa E., Salud Ele-mental, Edit. El Zorzal, Buenos Aires, 2012

Winnicott D., Gioco e Realtd, Armando Editore, Roma, 2019

13
Area 3, Extra N27 - Otoiio 2024



	(ISSN 1886-6530)

