
 

1  
Área 3, Extra Nº5 - Verano 2023 

 

  

 

 

ÁREA 3. CUADERNOS DE TEMAS GRUPALES E INSTITUCIONALES 

(ISSN 1886-6530) 

 

www.area3.org.es 

 

Extra Nº5 – Verano 2023 

 

 

 

 
A ética de Enrique Pichon- Rivière  

sobre o Horizonte de Treinamento1 

 

 
Gladys Adamson 

 
 
 
 
Resumo 
 
Como E. Pichon-Rivière aponta que o itinerário de um pensamento será necessariamente 
autobiográfico, na medida em que o esquema de referência de um autor não é apenas 
estruturado como uma organização conceitual, mas é baseado em uma base motivacional de 
experiências vividas. Neste trabalho, com base nos testemunhos autobiográficos do próprio 
autor, vou me referir ao que considero ser a escolha ética profissional de E. Pichon-Rivière, que 
marcou a maioria de seus discípulos. 
 
 
A ética é parte da filosofia prática. Ela está preocupada com as escolhas e decisões humanas. 
É por isso que é sempre motivo de controvérsia. Há múltiplas perspectivas a partir das quais 

 
1 Trabalho apresentado no Nó de Formação. 

Material presentado en la III Asamblea Internacional de Investigación en torno a la 
Concepción Operativa de Grupo, Salvador de Bahía, 8-10 de septiembre de 2022 

http://www.area3.org.es/


 

2  
Área 3, Extra Nº5 - Verano 2023 

 

  

a Ética de Enrique Pichon-Rivière pode ser abordada. Vou me referir ao que considero ser a 
escolha ética profissional de E. Pichon-Rivière e que marcou a maioria de seus discípulos. 
Há um evento importante em sua vida que foi decidido por seus pais, que foi sua emigração 
para a Argentina. De Genebra até o Chaco. E. Pichon-Rivière diz Pichon-Rivière: Minha 
vocação para as ciências do homem2 surge da tentativa de resolver a obscuridade do conflito 
entre duas culturas. Como resultado da emigração de meus pais de Genebra para o Chaco, 
desde os quatro anos de idade fui testemunha e protagonista da inserção de um grupo 
minoritário europeu em um estilo de vida primitivo3.  
 
Em resumo, E. Pichon-Rivière, aos 3 ou 4 anos de idade, foi testemunha e protagonista de uma 
experiência de transculturação e marginalização, já que os hectares de terra que o governo 
argentino lhe deu estavam localizados em uma área de cultura Guarani, que ele define como 
"animista mágico". Além disso, eles não falavam espanhol, mas uma língua do povo original, 
o guarani. 
 
Mas não é apenas sua família que é desenraizada, ele também captura a marginalidade do 
mesmo povo Guarani explorado por empresas estrangeiras, aquelas comunidades nativas 
estigmatizadas com as quais ele viveu em sua infância.  
 
Ele também reconta um ritual paternal que confirma os efeitos da transculturação: meu pai 
tinha o hábito de esticar um arame entre duas árvores e pendurar ali todos os seus ternos. Ele 
fazia isso pelo menos uma vez ao mês. Havia jaquetas, casacos e todo tipo de ternos e trajes 
de gala... e ele os pendurava ao sol, ao ar livre, na selva. Parecia um ritual, uma missa, na qual 
ele era um ofertante solitário. Percebi nela toda sua nostalgia (...) Meu pai sofreu, de certa 
forma, naquele ritual, do qual foi testemunha dissimulada, compartilhando seu pesar4.   
 
Mesmo em Buenos Aires, aos 19 anos de idade, ele também teve um impacto. Quando 
perguntado por Vicente Zito Lema que impressão Buenos Aires causou nele, supõe-se que ele 
estava se referindo à metrópole (ele tinha vindo de uma pequena cidade provincial), aos 
avanços técnicos (iluminação, bondes, automóveis, telefones, cinema), à vanguarda poética e 
pictórica da época, à intensa atividade política dos anarquistas e socialistas, e assim por 
diante. Em 1926, Buenos Aires foi considerada a Paris da América Latina. No entanto, Pichon-
Rivière responde: O que mais me impressiona, inicialmente, não é a cidade, mas certas 
pessoas que encontro lá, mas sou atraído por aquelas pessoas da pensão da rua Viamonte (a 
pensão dos franceses), seres profundos e soltos. Os franceses e húngaros prontos para partir, 
para morrer ou para se agarrar. Eles são os que me marcam em Buenos Aires5. 
 
Em outras palavras, ele também encontra esta condição de pária social em Buenos Aires, a 
metrópole mais rica da América Latina, quando chega em 1926. 
 

 
2 Ênfase acrescentada pelo autor. 
3 Pichon-Rivière, E.: (2011) Prólogo ao El Proceso Grupal, Buenos Aires, Nueva Vision. 
4 Zito Lema, V. (1976) Conversaciones con Enrique Pichon-Rivière, Buenos Aires, Timerman editores. P. 21. 
5 Zito Lema, V. (1976) Conversaciones con Enrique Pichon-Rivière, Buenos Aires, Timerman editores. P. 58. 



 

3  
Área 3, Extra Nº5 - Verano 2023 

 

  

Gostaria de enfatizar com estes parágrafos textuais que é o sofrimento subjetivo e micro-
social dos marginalizados que sensibiliza particularmente E. Pichon-Rivière. 
Esta "marca", como ele a chama, acho que é uma definição de uma escolha libidinal, vital e 
vocacional. Quando ele entrou na medicina, decidiu dedicar-se à psiquiatria. "Havia algo 
morto neles, mas algo ainda podia ser feito", disse ele em suas aulas.  No Hospicio de las 
Mercedes em 1936, ele conheceu as pessoas mais marginalizadas do mundo: os loucos. 
 
Pichon-Rivière faz a pergunta: por que aqueles que são diferentes são segregados? Quais são 
as causas de sua estigmatização e abandono quando são incluídas, pois tendem a estar em 
pequenas comunidades ou em aldeias onde têm um trabalho a fazer. Eles não são incapazes 
de estabelecer laços, eles têm outra forma de formar laços sociais. Eles podem não ser capazes 
de produzir números econômicos significativos, mas têm algo a fazer, podem colaborar, 
podem pertencer a uma comunidade. Pichon-Rivière foi um crítico feroz das autoridades que 
segregaram e prenderam aqueles que não concordavam estatística e ideologicamente com as 
elites econômicas e políticas do país. Ann-Mari Seldén, psicóloga sueca e discípula de Angel 
Fiasché6 formou uma cooperativa, na Suécia, com pacientes psicóticos que foram contratados 
para lavar a roupa branca do hospital psiquiátrico. Eles dirigem e trabalham em uma 
lavanderia própria de sucesso. 
 
A sensibilidade de Pichon ao segregado tinha um contexto social, os imigrantes deixados para 
se defenderem, os insanos, os pobres confinados a cortiços ou barrios, os provinciais do 
interior do país "as cabecinhas negras"7. 
 
Aqui encontramos uma Pichon-Rivière atenta para ouvir estas vozes com um profundo carinho 
que testemunhei8. Onde a ciência dizia: sua loucura tem causas orgânicas, causas endógenas, 
como comprovado por sua falta de senso de realidade e seus sintomas já estabelecidos por 
antigos manuais psiquiátricos. Pichon-Rivière se levanta e diz: não é universal e seus métodos 
não são um meio para aliviá-los, é necessário ouvi-los e percebê-los em sua condição singular. 
Ao fazer isso, ele descobrirá um sujeito social que teve uma tentativa fracassada de se adaptar 
ativamente à realidade. Esta doença individual começou como resultado de uma crise social, 
que, devido à ausência de instituições incapazes de prover contenção, abrigo e ajuda, caiu 
sobre a família e se a família foi incapaz de resolvê-la dialeticamente, ela foi depositada em 
um de seus membros e se este membro internalizou o conflito, ele começará com sintomas 
(violência, vícios, etc.) e pode até enlouquecer. 

 
6 Angel Fiasché foi discípulo de E. Pichon-Rivière, membro do IADES e excelente psiquiatra. Exilado na Suécia, ele 
treinou um grupo de psiquiatras e psicólogos suecos que estão atualmente no Instituto Psicoterapêutico de 
Gotemburgo, que eles criaram a partir de uma concepção pichoneana. 
7 Eles eram chamados de cabecitas negras (cabecinhas negras), em contraste com os imigrantes brancos e loiros. 
8 A primeira vez que fui com ele ao Hospicio de las Mercedes em 1969, testemunhei uma cena de total afeto e 
ternura para com os psicóticos. Eles se aproximaram de mim, estavam sujos, cheiravam mal, usavam roupas velhas, 
estavam desalinhados, "mamita dame dame um cigarro, mamita dame dame uma moeda", me causaram apreensão, 
além disso, se agarraram a seu corpo. Lá vi um afável Pichon-Rivière, quase sorrindo, ele abriu os braços e os 
segurou, deu tapinhas na cabeça, nos ombros, falou com eles em um tom afável, com bom humor eu diria. Causou 
um impacto em mim, como tudo o que ele fez. Muito mais tarde percebi que ele os estava abrigando, dando abrigo 
a essas pessoas, as pessoas mais desamparadas do mundo. Ele não estava apenas falando com eles, ele estava 
intervindo operacionalmente com eles, em ação.  



 

4  
Área 3, Extra Nº5 - Verano 2023 

 

  

 
A capacidade de Pichon de ouvir o discurso psicótico foi espantosa. Penso que veio de sua 
grande lucidez, mas também de sua sensibilidade poética. Em certa ocasião, convidei-o para 
jantar em minha casa e, em certo momento, disse-lhe: "Pichon, olha as malvonas que 
floresceram na minha varanda" e ele me disse: "você parece uma garota pubescente que 
acabou de ter o período". Claro que me deixou "perplexo", mas depois de pensar sobre isso 
eu disse para mim mesmo que é uma bela metáfora poética. Um poeta poderia dizer de uma 
garota pubescente "aquela garota com sua recente varanda em flor". 
 
Os grandes problemas da vida cosmopolita, tal como foram colocados naquele momento 
histórico, foram o progresso da Argentina, o escopo ilimitado da ciência e da tecnologia. 
  
No nível da psiquiatria, o que era hegemônico era o racionalismo, o positivismo e sua 
abordagem médica e até mesmo violenta. Pichon revela a hipocrisia deste discurso no 
hospital, por parte dos psiquiatras de elite que eram, por sua vez, grandes proprietários de 
terras "tratavam os pacientes como gado, como seus peões", tanto que um grupo de 
pacientes assassinou um desses altos psiquiatras: López Lecube. 
 
Para E. Pichon-Rivière foi um autoritarismo hipócrita e totalmente ineficaz do ponto de vista 
terapêutico. A intenção desta elite de psiquiatras de seu tempo era impor uma hierarquia que 
apenas isolasse, segregasse e reprimisse os psicóticos, buscando sua adaptação passiva à 
realidade.  
 
Era uma época em que até mesmo os imigrantes (principalmente italianos e espanhóis, mas 
também sírio-libaneses, franceses, alemães, judeus de toda a Europa, etc.) eram considerados 
perigosos por essa elite. Eles tinham chegado a manchar a pureza da cultura europeísta das 
famílias argentinas mais ricas. 
 
Os imigrantes foram privados de sua capacidade produtiva (na Europa lhes foi prometida terra 
e depois, quando chegaram à Argentina, apenas os primeiros a receberam, os demais foram 
abandonados à sua sorte) e foram condenados a serem explorados como trabalhadores no 
campo ou como trabalhadores nas grandes fábricas, ou a trabalhar no porto ou nos trens. 
 
 
Legado de E. Pichon-Rivière 
 
Para nós, seus discípulos, aqueles que foram treinados por seu ECRO, neste momento 
histórico, os psicóticos não são as únicas pessoas desmotivadas no mundo, também 
encontramos prisioneiros, aqueles que trabalham em uma burocracia como uma jaula de 
ferro, nas palavras de Max Weber. Em qualquer lugar onde a alienação é generalizada, a 
condição de sujeito-objeto, onde não pode ser incluída como sujeito, não pode ser 
reconhecida exceto como força de trabalho, negada como um ser pensante, criativo, sensível 
com recursos de ação resoluta que são próprios. Podem ser pessoal de saúde mental ou física 



 

5  
Área 3, Extra Nº5 - Verano 2023 

 

  

em um hospital, psiquiatras e terapeutas, podem ser trabalhadores estatais, podem ser 
professores imigrantes, etc. 
Creio que esta ética, pensada como sua escolha vocacional, constitui um legado que tem 
marcado a maioria de seus discípulos: interessar-se por aqueles que não conseguem uma 
pertença subjetiva em um grupo, em uma organização, em uma comunidade, que não se 
sentem incluídos na singularidade de seus esquemas referenciais, que são marginalizados e 
não têm um lugar social ou que são vítimas das instituições sociais ou burocracias que não 
lhes permitem ser protagonistas de suas próprias vidas e projetos.  
 
E. Pichon-Rivière sempre se interessou por aqueles que as instituições sociais negligenciam, 
deixam à margem, como se não fossem vítimas de subjugação por exclusão. É por isso que, 
na IADES, ele começou suas intervenções com os presos em liberdade condicional e com 
funcionários, gerentes e capatazes de empresas. 
 
Esta perspectiva, na qual a sociedade capitalista e certas instituições sociais negam a liberdade 
de pertencer a uma rede de relacionamentos na qual se pode ser incluído de forma singular, 
autônoma e criativa, nos permite perceber a existência de uma massa de sujeitos insatisfeitos 
que vivem num cotidiano opressivo, longe de serem felizes ou mesmo de experimentarem o 
bem-estar vital. Isto irradia do trabalho para a família, da família para as crianças, dos pais 
para os professores da escola, etc., para a vida cotidiana de qualquer cidade. Buenos Aires é 
uma metrópole que muitas vezes vive com pressa e irritada. 
 
É a isto que Pichon-Rivière escolhe se dedicar. Este é o legado ético de Pichon-Rivière. Assim 
como Freud teve sua população de mulheres segregadas da sexualidade e do conhecimento, 
os psicólogos sociais têm uma enorme população de sujeitos oprimidos por instituições que 
os sufocam ou marginalizam, alienando a parte mais singular e criativa de sua subjetividade. 
Mas, ao mesmo tempo, o que sabemos é que eles precisam reencontrar ativamente suas 
próprias palavras, suas idéias, seus afetos com os outros e criando pertences para elaborar 
um projeto onde possam transcender. Eles precisam descobrir o que querem fazer juntos. Eles 
precisam ser ouvidos e protegidos por um profissional treinado na ECRO de E. Pichon-Rivière. 
Por que os psicólogos sociais são necessários? Porque esta população está presa por lógicas 
capitalistas. Subjetivamente são habitadas pela lógica da individualidade, consumo, 
competição, rivalidade, que diante da diferença com outros precisa ser superior ou pelo 
menos não ser a última. Aquele que é segregado ou desvalorizado. 
 
Precisamos resgatá-los deste lugar de sofrimento subjetivo que eles reproduzem 
inconscientemente, pois é a única coisa que eles sabem e sabem como fazer. E eles lutam para 
sair desta situação de subjugação, mas a única coisa que eles sabem fazer é competir para se 
destacar, reproduzindo assim as mesmas condições sem saída.  
 
Eles precisam que conheçamos outra forma de relacionamento, outra lógica de seus vínculos 
e trocas, outra possibilidade de se encontrar, de compartilhar, de se capacitar com os outros, 
de pensar com os outros, para os outros, diferente dos outros. Alcançar outra maneira de se 



 

6  
Área 3, Extra Nº5 - Verano 2023 

 

  

relacionar com o mundo que lhes permita uma reafirmação subjetiva com a capacidade de 
serem o mais autônomos possível em seus projetos e decisões. 
Para conseguir isso, eles devem viver a experiência implícita em uma concepção operativa de 
um grupo. Eles devem viver a experiência de serem ouvidos e aceitos, em grupo, com suas 
diferenças e serem capazes de projetar-se para um futuro que o transcenda em um projeto 
comum que une o subjetivo com o social. 
 
Eles precisam de nós porque a tendência à repetição é implacável e precisam de alguém com 
um know-how que possa fazer leituras não só do manifesto, mas também do latente e que 
intervenha quando a lógica dialética das diferenças e a dialética de seu projeto em relação ao 
mundo abranda.  
 
Eles precisam de nós porque não se trata de uma questão moral. Eles não têm escolha. Eles 
estão em uma situação sem ganhos, porque a única coisa que eles sabem é repetir. Viver seu 
sofrimento em solidão como se fosse individual e como se estivessem condenados a isso e a 
resignação.  
 
As intervenções operativas realizadas por psicólogos sociais pichoneanos nestes elos 
produzem efeitos de vitalidade, alegria e satisfação que só podem nos fazer pensar que a 
lógica dialética é a lógica de Eros, aquela que une, aquela que organiza, aquela que abre novos 
conjuntos, que por sua vez se organizam, etc. etc. etc. 
 
Muitas vezes, não só se visualiza o sofrimento subjetivo sofrido ao se submeter a esta 
insatisfação, transformando o trabalho em um jugo, mas também se torna um sintoma. Há 
fraturas na comunicação, há bodes expiatórios, há conflitos, há reclamações, há quedas na 
produção, há desacordos com chefes, diretores, gerentes, etc. Há desconfortos expressos 
pelos imigrantes.  Estes sintomas são sinais de algo da ordem do instituto que procura ser 
ouvido, ser abrigado e ter efeito. Porque aqueles que sofrem com a alienação do discurso 
capitalista, da lógica capitalista, têm um conhecimento, de fato, são os únicos que sabem o 
que está acontecendo com eles. Eles precisam de uma escuta especializada, que lhes dê a 
liberdade de falar, e saberão construir um discurso de grupo que expresse esse conhecimento. 
O que eles precisam é ser ouvidos na dignidade de suas palavras individuais, de suas 
reivindicações ou problemas, aprender a ouvir uns aos outros e experimentar como este 
intercâmbio os enriquece, e que o psicólogo social os oriente sobre como querem instituir a 
mudança a ser alcançada.  
 
E, Pichon-Rivière está convencido de que é possível sair da lógica deste mestre capitalista, que 
existe uma saída. Esta saída é micro-social, reforçada por uma intervenção psicossocial. O 
projeto de sua escola seria influenciar esquemas referenciais individuais e fornecer 
instrumentos de grupo que permitissem uma multiplicação desses espaços micro-sociais, 
permitir outros tipos de relações, outras lógicas e outros discursos. Não é uma revolução, é 
uma estratégia de cupins: que as mudanças subjetivas e relacionais alcançadas pelas múltiplas 
técnicas de concepção operacional de grupos furarão as lógicas capitalistas e de mercado que 
tendem a inundar grupos humanos e mentes individuais de forma alienante e desvitalizante. 



 

7  
Área 3, Extra Nº5 - Verano 2023 

 

  

Há impotência social porque o mestre é capitalista e impõe sua lógica. Mas esta lógica, por 
sua vez, só traz sofrimento subjetivo e sofrimento nas relações. Pichon-Rivière quis desvendar 
este mistério das relações humanas e encontrar uma maneira possível de superá-las. Esta foi 
sua grande e última aventura. 
 

 


